La Pastorale Maurel

Pastorale, avec un P majuscule, parce que c’est son nom, qui fait référence aux oeuvres de
I’époque sur le theme de la nature. La Symphonie pastorale de Beethoven, une mélodie de
Bizet intitulée «Pastorale»

Dans les bois 'amoureux Myrtil avait pris fauvette légere...

(C’était aussi 'époque des grand opéras, souvent sur un théme sacré ou religieux. Nabucco de
Verdi sur les juifs, la Tétralogie de Wagner, L’enfance du Christ de Halévy, Lamé de Delibes
sur les hindous, Faust de Gounod, de Berlioz ou de bien d’autres, Aida de Verdi sur les
égyptiens et leurs dieux.

Le XIXéme siecle fut un temps d’extreme religiosité qui a laissé une importante trace dans
tous les arts. La culture était naturellement religieuse et le clergé était le moteur des actions
collectives autant pour ’expression populaire de la religion que pour les actions sociales.
Naturellement, a I’époque de Noél, fleurissaient des créations artistiques populaires sur le
théme de la naissance de Jésus.

L’abbé Julien s’occupait du Cercle
des ouvriers de Marseille, un
patronage exclusivement masculin.
Lorsque Antoine Maurel proposa un
texte a la manicre de ce qui se faisait
dans les paroisses, mettant en scéne
des provencaux alertés par un ange
pour aller découvrir le bébé Jésus né
dans une étable, I’abbé Julien wit
l'occasion de monter un spectacle
pastoral avec les ouvriers du Cercle,
d’autant qu’il s’agissait d’un texte
respectant les reégles du théatre
classique, mais écrit en provengal, la
langue marseillaise de I’époque, ou
seuls les bourgeois parlaient francais.

La picce est écrite en alexandrins, tout en dialogues. Le premier acte est 'exposition : la
présentation des personnages, la mise en place de 'intrigue. Le deuxieme développe I’action,
le troisieme acte assure un divertissement nécessaire avant le recueillement conclusif du
dernier acte. le texte et les actions sont vifs.

A Pinstar des opérettes, on ajoute des airs avec des paroles soit directement dans le fil de
’action, ou en phase avec celle-ci.

Maurel met en scene les gens de I’époque, avec leur métier, leurs travers, leur gouaille, leur
impertinence, en mélent les genres : les apparitions surnaturelles, la commedia dell’arte, les
chants populaires de Noél, les grands chants d’église, les airs d’opéra. Par exemple, on
retrouvera note pour note dans le premier air du Boumaient I’air du devin «Voila le Sorcier...»
tiré du Val d’Andorre de Fromental Halévy, opéra joué a I’époque a I'opéra de Marseille...

Maurel ajoutera méme un acte en francais mettant en scene les Rois Mages, qui ajoute trois
quart d’heure a un spectacle qui dure dé¢ja trois heures. Cet acte ne se joue plus aujourd’hui.



Mais a I’époque, le spectacle n’était pas convenu comme on le connait de nos jours. Chaque
paroisse avait sa Pastorale, faite avec les éléments du cra. Des textes disparates, des mises en
scene adaptées aux possibilités humaines, ou la limite entre les acteurs et les spectateurs était
floue. On s’interpellait de la salle a la scéne, puisque tout le monde se connaissait, on huait, on
chantait avec les acteurs... C’était la féte du village, de tout le wvillage et la plupart des
spectateurs ont participé a un moment ou un autre a ce spectacle. Aujourd’hui encore,
beaucoup de provengaux se souviennent d’avoir ét¢ sur scéne dans les Pastorales de leur
enfance. Mais notre époque ne sait plus fournir cette énergie populaire, peu a peu les
Pastorales s’éteignent, et avec elles un patrimoine historique et culturel important. Et pourtant,
les Pastorales encore vivantes font recettes. Les provengaux savent y retrouver un peu de leur
racines, les grands parents amenent leurs petits enfants. Ceux qui viennent s’installer en
Provence entendent parler de cette étrange patrimoine, sans bien savoir s’il s’agit d’une
manifestation confessionnelle ou d’une expression populaire de seconde zone. La Pastorale
n’est ni 'une ni autre, c’est un patrimoine culturel et un spectacle de qualité, ni opérette, ni
drame, ni comédie, mais un genre unique, appartenant aux provencaux.

Des amateurs, certes, mais professionnels a bien des égards.

Les décors initiaux peints sur du papier journal encollé, pliés et dépliés des centaines de fois,
ont été remplacés par des décors conformes aux traités de scénographie des grands théatres.

De grandes toiles de fond ignifugées, différentes selon les tableaux, des frises, des pendrillons
qui habillent la scéne et lui donne sa profondeur. La nuit dans la pature, le moulin dans la
colline, la place du village, la terrasse de I'auberge, la créche du Minuit chrétiens, la vaste
grange. Tout a été calculé en fausse perspective et réalisé par une professionnelle du décor née
dans le théatre. Moulin aux ailes qui tournent, facades de maisons, murs, puits, rochers,
charpentes,...

Les costumes sont directement copiés sur des patrons de I'époque, depuis le premier jupon
jusqu’a la coiffe de dentelles. Guétres, taillole, cape, chapeau, sabots, sans oublier batons et
lanternes, le faisan que Maryse plume, ’agneau que porte Flouret, I'ane de Margaride, un vrai
ane de la vraie Provence, parfois un coq vivant, et bien str, 'aioli, le vrai, qui sent ’ail
jusqu’au dernier rang des spectateurs, avec oeufs, carottes, patates...

Meéme, parfois un vrai nourrisson de quelques jours dans les bras de la Vierge. Il fut une année
ou quatre générations de la famille Paulet étaient en méme temps sur scene.

Et puis la corde pour tirer Pistachier du puits, la niche ou 1l se cache du Boumaient, la vieille
meule de pierre transformée en table, la vaisselle qui se brise, la chemise et le bonnet de nuit...

Les éclairages, pour des ambiances particulicres, de la nuit mystérieuse ou se réveillent les
bergers a 1’éclairage tamisé de la creche, avec du rouge méchant, des éclairs, ou les halos de la
poursuite, le tout géré par la régie lumiere et le metteur en scene en coulisse, avec son casque-
micro, qui rythme les scéne. «Top rideau» - «Attention pour le rouge» - «Top pour le noir»

Sans oublier la troupe de danseurs, avec galoubet et tambourin, qui réjouit la coumpagnie, ni
bien sir I'orchestre, qui remplace le traditionnel piano dans la Pastorale Maurel de I’Effort
Artistique (tout un programme dans ce patronyme !) d’Aix en Provence!, un vrai orchestre de
17 musiciens, vrais professionnels pour une orchestration classique des 42 pieces musicales
intégrées au texte et un chef rompu a toutes les épreuves que lui réservent les acteurs-
chanteurs amateurs, qui doivent se plier aux contraintes d’un orchestre.

Pour ’Histoire aixoise, sachez que les 42 pices musicales ont été orchestrées une premiere fois par Roger
Grimaud (sans parenté avec Hélene Grimaud), professeur au Conservatoire d’Awx vers 1980. Suite a un
différend avec Uassociation, M. Grimaud a retiré son orchestration, puis a attaqué en plagiat orchestration de
rechange, interdisant de ce fait utilisation de lune ou de Uautre et conduisant @ une nouvelle orchestration faite

1 http://www.effort-artistique.fr/index.htm



http://www.effort-artistique.fr/index.htm
http://www.effort-artistique.fr/index.htm

en catastrophe qui n'a été utilisée qu’une fois. C'est aujourd’hur Uorchestration de Olwier Laissus qui est jouée
depuis plus de 15 ans. Pour compléter Uhustorre, M. Grimaud a été débouté de sa plainte en plagiat. Quelque
années apres son décés, madame Grimaud, sa veuve, a souhaité ré-entendre Uorchestration de son mari, lors
d’une Pastorale qui_fut rejouée une année au Thédtre du Jeu de Paume par UEffort Artistique.

Quant aux acteurs, la plupart ne sont pas des amateurs qui jouent régulierement d’autres
pieces en francais ou en provencal, puisque 'Effort Artistique est une association affiliée a la
Fédération Frangaise de Théatre amateur, souvent avec bonheur si I'on considére son
palmares dans les différents festivals du genre.

Les provencaux sont des conteurs nés. Passer du conte a
I'interprétation d’un role leur est facile. Il est étonnant de
voir comment la scansion de 'alexandrin est «digérée»
dans leur jeu qui n’en apparait que plus naturel. Il faut
tendre loreille pour y entendre les douze pieds et les
rimes. Autant les «vieux» sont vieux, autant l’aveugle
nous fait pleurer de sa longue misére, autant les bergers
sont naturels, autant les «comiques» sont précis dans leur
commedia dell’arte et leurs trouvailles de bouffon, autant
le Boumian (bohémien) s’inspire des Méfistos de I’époque
de Faust et Berlioz pour incarner le mal dans la lutte du
Bien contre le Mal illustré par Maurel.

La comédie divertissait en méme temps que le drame
édifiait. Aujourd’hui, la Pastorale a perdu son coté
prosélyte et offre un spectacle a part entiere ni
confessionnel, ni méprisant, mais plein de couleurs et
d’histoires, avec un grand regard sur le passé de la Provence. Comment on y vivait, pauvre ou
un peu riche, comment on y riait, comment on y croyait, dans les collines et les villages.

A votre réflexion, un petit poeme métaphysique sur le vrai-semblant :

Il me semble bien que la scéne,
ot il joue & faire semblant d'étre un semblant de bohémien,

semble QPPQV&TEVQ auw spec&o&eur comme une histoire
vraisemblable

du soi-disank miracle de Noél en Provence,
probablement éerik pour raconter

La vraisemblance d'un mythe

qui semble avoir été vrai

pour tous ceux qui Y croient,



