
La Pastorale Maurel

Pastorale, avec un P majuscule, parce que c’est son nom, qui fait référence aux oeuvres de 
l’époque sur le thème de la nature. La Symphonie pastorale de Beethoven, une mélodie de 
Bizet intitulée «Pastorale»

Dans les bois l’amoureux Myrtil avait pris fauvette légère...

C’était aussi l’époque des  grand opéras, souvent sur un thème sacré ou religieux. Nabucco de 
Verdi sur les  juifs, la Tétralogie de Wagner, L’enfance du Christ de Halévy, Lamé de Delibes 
sur les hindous, Faust de Gounod, de Berlioz ou de bien d’autres, Aïda de Verdi sur les 
égyptiens et leurs dieux.

Le XIXéme siècle fut un temps d’extrème religiosité qui a laissé une importante trace dans 
tous  les arts. La culture était naturellement religieuse et le clergé était le moteur des  actions 
collectives autant pour l’expression populaire de la religion que pour les  actions sociales. 
Naturellement, à l’époque de Noël, fleurissaient des créations artistiques  populaires sur le 
thème de la naissance de Jésus.

L’abbé Julien s’occupait du Cercle 
des ouvriers de Marseille, un 
patronage exclusivement masculin. 
Lorsque Antoine Maurel proposa un 
texte à la manière de ce qui se faisait 
dans les paroisses, mettant en scène 
des  provençaux alertés  par un ange 
pour aller découvrir le bébé Jésus né 
dans une étable, l’abbé Julien vit 
l’occasion de monter un spectacle 
pastoral avec les  ouvriers du Cercle, 
d’autant qu’il s’agissait d’un texte 
respectant les  règles  du théâtre 
classique, mais écrit en provençal, la 
langue marseillaise de l’époque, où 
seuls les bourgeois parlaient français.

La pièce est écrite en alexandrins, tout en dialogues. Le premier acte est l’exposition : la 
présentation des  personnages, la mise en place de l’intrigue. Le deuxième développe l’action, 
le troisième acte assure un divertissement nécessaire avant le recueillement conclusif du 
dernier acte. le texte et les actions sont vifs.

A l’instar des  opérettes, on ajoute des airs  avec des paroles soit directement dans  le fil de 
l’action, où en phase avec celle-ci.

Maurel met en scène les gens  de l’époque, avec leur métier, leurs travers, leur gouaille, leur 
impertinence, en mêlent les genres  : les  apparitions surnaturelles, la commedia dell’arte, les 
chants  populaires  de Noël, les grands chants d’église, les airs d’opéra. Par exemple, on 
retrouvera note pour note dans le premier air du Boumaient l’air du devin «Voilà le Sorcier...» 
tiré du Val d’Andorre de Fromental Halévy, opéra joué à l’époque à l’opéra de Marseille...

Maurel ajoutera même un acte en français  mettant en scène les Rois  Mages, qui ajoute trois 
quart d’heure à un spectacle qui dure déjà trois heures. Cet acte ne se joue plus aujourd’hui.



Mais  à l’époque, le spectacle n’était pas convenu comme on le connaît de nos jours. Chaque 
paroisse avait sa Pastorale, faite avec les  éléments du crû. Des  textes disparates, des mises en 
scène adaptées  aux possibilités humaines, où la limite entre les acteurs et les  spectateurs  était 
floue. On s’interpellait de la salle à la scène, puisque tout le monde se connaissait, on huait, on 
chantait avec les acteurs... C’était la fête du village, de tout le village et la plupart des 
spectateurs ont participé à un moment ou un autre à ce spectacle. Aujourd’hui encore, 
beaucoup de provençaux se souviennent d’avoir été sur scène dans les Pastorales de leur 
enfance. Mais notre époque ne sait plus  fournir cette énergie populaire, peu à peu les 
Pastorales  s’éteignent, et avec elles  un patrimoine historique et culturel important. Et pourtant, 
les Pastorales  encore vivantes font recettes. Les  provençaux savent y retrouver un peu de leur 
racines, les  grands parents amènent leurs  petits  enfants. Ceux qui viennent s’installer en 
Provence entendent parler de cette étrange patrimoine, sans bien savoir s’il s’agit d’une 
manifestation confessionnelle ou d’une expression populaire de seconde zone. La Pastorale 
n’est ni l’une ni l’autre, c’est un patrimoine culturel et un spectacle de qualité, ni opérette, ni 
drame, ni comédie, mais un genre unique, appartenant aux provencaux.

Des amateurs, certes, mais professionnels à bien des égards.

Les décors  initiaux peints sur du papier journal encollé, pliés et dépliés  des centaines de fois, 
ont été remplacés par des décors conformes aux traités de scénographie des grands théâtres.

De grandes  toiles de fond ignifugées, différentes selon les  tableaux, des   frises, des pendrillons 
qui habillent la scène et lui donne sa profondeur. La nuit dans  la pâture, le moulin dans  la 
colline, la place du village, la terrasse de l’auberge, la crêche du Minuit chrétiens, la vaste 
grange. Tout a été calculé en fausse perspective et réalisé par une professionnelle du décor née 
dans le théâtre. Moulin aux ailes qui tournent, façades  de maisons, murs, puits, rochers, 
charpentes,...

Les costumes sont directement copiés  sur des patrons de l’époque, depuis  le premier jupon 
jusqu’à la coiffe de dentelles. Guêtres, taillole, cape, chapeau, sabots, sans  oublier bâtons et 
lanternes, le faisan que Maryse plume, l’agneau que porte Flouret, l’âne de Margaride, un vrai 
âne de la vraie Provence, parfois  un coq vivant, et bien sûr, l’aïoli, le vrai, qui sent l’ail 
jusqu’au dernier rang des spectateurs, avec oeufs, carottes, patates...

Même, parfois un vrai nourrisson de quelques jours dans  les  bras de la Vierge. Il fut une année 
où quatre générations de la famille Paulet étaient en même temps sur scène.

Et puis la corde pour tirer Pistachier du puits, la niche où il se cache du Boumaient, la vieille 
meule de pierre transformée en table, la vaisselle qui se brise, la chemise et le bonnet de nuit...

Les éclairages, pour des ambiances particulières, de la nuit mystérieuse où se réveillent les 
bergers à l’éclairage tamisé de la crèche, avec du rouge méchant, des éclairs, ou les  halos de la 
poursuite, le tout géré par la régie lumière et le metteur en scène en coulisse, avec son casque-
micro, qui rythme les scène. «Top rideau» - «Attention pour le rouge» - «Top pour le noir»

Sans oublier la troupe de danseurs, avec galoubet et tambourin, qui réjouit la coumpagnie, ni 
bien sûr l’orchestre, qui remplace le traditionnel piano dans la Pastorale Maurel de l’Effort 
Artistique (tout un programme dans ce patronyme !) d’Aix en Provence1, un vrai orchestre de 
17 musiciens, vrais  professionnels pour une orchestration classique des 42 pièces musicales 
intégrées  au texte et un chef rompu à toutes  les  épreuves que lui réservent les  acteurs-
chanteurs amateurs, qui doivent se plier aux contraintes d’un orchestre. 

Pour l’Histoire aixoise, sachez que les 42 pièces musicales ont été orchestrées une première fois par Roger 
Grimaud (sans parenté avec Hélène Grimaud), professeur au Conservatoire d’Aix vers 1980. Suite à un 
différend avec l’association, M. Grimaud a retiré son orchestration, puis a attaqué en plagiat l’orchestration de 
rechange, interdisant de ce fait l’utilisation de l’une ou de l’autre et conduisant à une nouvelle orchestration faite 

1 http://www.effort-artistique.fr/index.htm

http://www.effort-artistique.fr/index.htm
http://www.effort-artistique.fr/index.htm


en catastrophe qui n’a été utilisée qu’une fois. C’est aujourd’hui l’orchestration de Olivier Laissus qui est jouée 
depuis plus de 15 ans. Pour compléter l’histoire, M. Grimaud a été débouté de sa plainte en plagiat. Quelque 
années après son décès, madame Grimaud, sa veuve, a souhaité ré-entendre l’orchestration de son mari, lors 
d’une Pastorale qui fut rejouée une année au Théâtre du Jeu de Paume par l’Effort Artistique.

Quant aux acteurs, la plupart ne sont pas  des amateurs qui jouent régulièrement d’autres 
pièces en français  ou en provençal, puisque l’Effort Artistique est une association affiliée à la 
Fédération Française de Théâtre amateur, souvent avec bonheur si l’on considère son 

palmarès dans les différents festivals du genre.

Les provençaux sont des conteurs nés. Passer du conte à 
l’interprétation d’un rôle leur est facile. Il est étonnant de 
voir comment la scansion de l’alexandrin est «digérée» 
dans leur jeu qui n’en apparaît que plus naturel. Il faut 
tendre l’oreille pour y entendre les  douze pieds et les 
rimes. Autant les «vieux» sont vieux, autant l’aveugle 
nous  fait pleurer de sa longue misère, autant les  bergers 
sont naturels, autant les «comiques» sont précis  dans  leur 
commedia dell’arte et leurs trouvailles  de bouffon, autant 
le Boumian (bohémien) s’inspire des Méfistos de l’époque 
de Faust et Berlioz pour incarner le mal dans  la lutte du 
Bien contre le Mal illustré par Maurel.

La comédie divertissait en même temps  que le drame 
édifiait. Aujourd’hui, la Pastorale a perdu son coté 
prosélyte et offre un spectacle à part entière ni 
confessionnel, ni méprisant, mais  plein de couleurs et 

d’histoires, avec un grand regard sur le passé de la Provence. Comment on y vivait, pauvre ou 
un peu riche, comment on y riait, comment on y croyait, dans les collines et les villages.

------

A votre réflexion, un petit poème métaphysique sur le vrai-semblant :

Il me semble bien que la scène,

où il joue à faire semblant d'être un semblant de bohémien,

semble apparaître au spectateur comme une histoire 
vraisemblable

du soi-disant miracle de Noël en Provence,

probablement écrit pour raconter

la vraisemblance d'un mythe

qui semble avoir été vrai

pour tous ceux qui y croient.


